
 
Эсхатологическая парадигма и ее структура 

 

 

133

МЕЖДИСЦИПЛИНАРНЫЕ ИССЛЕДОВАНИЯ 
УДК: 111 
 
 
 
 
 
 
 

Гранин Р.С. 

ЭСХАТОЛОГИЧЕСКАЯ ПАРАДИГМА И ЕЕ СТРУКТУРА1,2 
Институт научной информации по общественным наукам РАН, 

Москва, Россия, grrom@mail.ru 
 
Аннотация. В статье предпринята попытка дать структуралистское опре-

деление эсхатологии как «эсхатологической парадигмы» – логической структуры 
синхронически-диахронического вида, сводимой к системе логических инвариан-
тов – гомологий. Что формализует применение структурного и сравнительного 
анализа эсхатологически-инициатических концепций в различных религиозно-
философских традициях. Совокупность методологических стратегий, объединен-
ных структурным подходом, позволила говорить о междисциплинарном поле 
исследований – аналитической эсхатологии. 

Ключевые слова: аналитическая эсхатология; парадигма; гомология; ини-
циация; сновидение; мнимость. 

Поступила: 15.06.2019                             Принята к печати: 17.07.2019 
 
 

Granin R.S. 
Eschatological paradigm and its structure 

Institute of Scientific Information for Social Sciences of 
the Russian Academy of Sciences, 
Moscow, Russia, grrom@mail.ru 

 
Abstract. The article attempts to give a structuralist definition of eschatology as 

an «eschatological paradigm» – a logical structure of a synchronic-diachronic type, 
                                           

1 © Р.С. Гранин, 2019 
2 Исследование выполнено при финансовой поддержке РФФИ в рамках 

научного проекта № 17-33-00025-ОГН «Гетеротопия: Цивилизационный кон-
текст» (Acknowledgments: The reported study was funded by RFBR according to the 
research project № 17-33-00025-OGN «Heterotopia: Civilization Context»). 



 
Гранин Р.С. 

 

 

134

reducible to a system of logical invariants – homology. That formalizes the use of struc-
tural and comparative analysis of eschatological-initiatic concepts in various religious 
and philosophical traditions. The combination of methodological strategies united by a 
structural approach enabled us to speak of an interdisciplinary field of research – ana-
lytical eschatology. 

Keywords: analytical eschatology; paradigm; homology; initiation; dream; 
imaginarity. 

Received: 15.06.2019                                             Accepted: 17.07.2019 
 
 
Фундаментальная противоположность двух онтологических 

категорий феноменального и ноуменального является предельной 
(эсхатологической) дихотомией, порождающей проблему способа 
и формы описания ноуменального языком рационалистической 
метафизики. Проблема заключается в том, что ноуменальное по 
сути своей не может быть адекватно схвачено вербальным знанием, 
так как, находясь вне сферы феноменального, описывается не про-
странственно-временной логикой причинно-следственных связей 
(отсюда образность религиозной и мифологической эсхатологиче-
ской символики). Для разрешения данного вопроса в рамках ра-
ционалистической метафизики было предложено как минимум две 
парадигмы решения: введение П.А. Флоренским понятия «мнимо-
го» пространства и времени, и введение К.Г. Юнгом понятия 
«синхронии» – акаузального (непричинного) связующего принципа. 

Согласно Павлу Флоренскому, мнимость возникает на границе 
реального и идеального. Так, например, сновидение, очевидно, при-
надлежит ноуменальному: оно не обладает пространственностью в 
физическом смысле, его временная размерность также весьма от-
лична от метрики физического времени. В книге «Иконостас» фи-
лософ пишет, что пространство-время сновидения является мни-
мым, оно есть идеальная (в платоновском смысле) часть реальности 
со своей собственной трансцендентальной мерой. В измерении, свя-
занном со сном, время может протекать не только с бесконечной 
скоростью, но и «выворачиваясь через себя» течь в обратном (мни-
мом) направлении1, т.е. происходит инверсия причин и следствий, 
возникает целевая, телеологическая причинность [Флоренский, 
1995, c. 38]. В связи с чем следует упомянуть место из «Тибетской 

                                           
1 Отдельному философскому рассмотрению проблематики мнимости Фло-

ренский посвятил IX главу книги «Мнимости в геометрии». 



 
Эсхатологическая парадигма и ее структура 

 

 

135

книги мертвых», где в обращении к покойному говорится, что в об-
морочном промежуточном состоянии между смертью и новым рож-
дением (тибет. бардо – промежуточное состояние, состояние неоп-
ределенности) ему все будет казаться странным. Это вызвано тем, 
что «в это время вся сансара повернется вспять», т.е. время поменя-
ет направление своего течения [Тибетская книга мертвых, 2009,  
c. 213]1. Во многих культурных традициях прослеживается отожде-
ствление смерти и сна. Так, в религиозно-философской традиции 
Древней Греции сон и смерть считались братьями-близнецами, и 
многие обряды посвящений (строящиеся вокруг мотива символиче-
ской смерти) сопровождались испытаниями лишения сна [Элиаде, 
2010, c. 128–134]. Плутарх писал о сне как о малых мистериях смер-
ти [Флоренский, 1995, c. 154–155]. Многие мистериальные и ини-
циатические культы были направлены на управление временем для 
того, чтобы осуществить выход за его пределы в вечность – са-
кральное время героев и богов. Так, например, представления о 
«возвращении к истокам» в «золотой век» (которые можно интер-
претировать как экстериоризацию идеи об инверсии времени) исто-
рик религий Мирча Элиаде объяснял идеей повторения космогонии, 
происходящей в первоначальном времени созидания, «которое 
единственно способно обеспечить тотальное обновление Космоса», 
новую космогонию [Элиаде, 2010, c. 46]2. 

В связи с этим интересно отметить, что эсхатологическую 
концепцию Н.Ф. Федорова – проект воскрешения предков – также 
возможно интерпретировать в смысле своего рода «возврата к ис-
токам». Согласно проекту, деторождение заменяется восстановле-
нием предков, т.е. происходит своего рода обращение причинно-
сти, сначала с прекращением деторождения наступает конец 
мировой истории (исторического развития), а затем происходит ее 

                                           
1 Согласно К.Г. Юнгу, в «Тибетской книге мертвых» излагается классиче-

ская доктрина посвящения, но так как обращена она изначально к мертвым, то 
порядок ее изложения является регрессивным: «В этой книге описывается посвя-
щение в учение в обратной последовательности, которое, в отличие от христиан-
ской эсхатологии, готовит к возвращению в физический мир» [Юнг, 2009, c. 49], 
что заставило Юнга давать свой «Психологический комментарий» в более при-
вычном, обратном по отношению к тексту книги, порядке [там же, c. 31–53]. 

2 Здесь отражены архаические представления о том, что знание происхож-
дения какой-либо вещи дает сокровенное ведение ее сущности, т.е. власть над 
вещью или явлением. 



 
Гранин Р.С. 

 

 

136

обращение вспять через оживление покойных предков поколение 
за поколением, вплоть до Первого Человека. В таком виде в проек-
те Федорова происходит экстериоризация представлений о смерти 
и их обращенная проекция на мировую историю. Согласно такому 
пониманию проекта, для актуализации всех поколений человече-
ства необходима реактуализация истории, ее конец и обращение 
времени вспять представляется «движением к истокам» в «золотой 
век». Таким образом, в последовательном исполнении проекта 
воскрешения можно видеть воспроизведение эсхатологически-
инициатической идеи обращения времени вспять, что является 
признаком перехода из пространственно-временного бытия в иде-
альное существование. Как уже отмечалось, символику «возврата 
к истокам» Мирча Элиаде объяснял идеей повторения космогонии, 
происходившей в первоначальном сакральном Времени, времени 
созидания, «которое единственно способно обеспечить тотальное 
обновление Космоса» [Элиаде, 2010, c. 46]. Реактуализацией «аб-
солютного начала» творится новое бытие, через «трансценденцию 
жизни» – жизнь вечная. В методологическом смысле обращен-
ность «реального» в мнимое может служить косвенным признаком 
трансцендентального перевода ноуменального в феноменальное 
(П.А. Флоренский, например, использовал для обозначения этого 
термин «транспозиция» [Флоренский, 1995, c. 38], а С.Н. Булгаков – 
«трансценз»1). 

Другой концепцией, затрагивающей проблематику транспози-
ции или трансценза феноменального и ноуменального, является вы-
двинутая Юнгом (и развиваемая совместно с физиком В.Э. Паули) 
идея существования акаузальных связей – недетерминированных 
событий, не обусловленных причинностью. На эмпирическом 
уровне они воспринимаются как «неслучайные случайности»: 
смысловые совпадения (например, в гадательных и астрологиче-
ских предугадываниях), случаи дежавю и т.п. Данный класс собы-
тий Юнг определяет термином «синхрония» (синхроничность, 
синхронистичность, нем. – synchronizität). Впервые он употребляет 
                                           

1 «Смерть есть некоторый трансценз в иную жизнь» [Булгаков, 2006,  
c. 374], а также: «Этот трансценз, отделяющий историю от метаистории, выража-
ется в ряде образов, но прежде всего и по преимуществу в том, что эта жизнь 
будущего века имеет все новое (καινός), в отличие и противоположение прежней» 
[Булгаков, 1948]; в современной европейской философии этому понятию можно 
соотнести термин «трансгрессия» (Гегель, Батай, Фуко). 



 
Эсхатологическая парадигма и ее структура 

 

 

137

это понятие в 1930 г. в памятной речи в честь Рихарда Вильгельма, 
переводчика неодаосского трактата «Тайна золотого цветка».  
В ней Юнг сообщал, что логическая структура гадательной прак-
тики «Книги перемен» (И-цзинь) построена по принципам, кото-
рых нет в западной науке и которые он предлагал назвать «син-
хроническим непричинным принципом». В развитии проблемы 
некаузальных связей ученый опирался на работы Шопенгауэра 
(«Об очевидном узоре в судьбе человека») и Лейбница (идея пре-
дустановленной гармонии)1. Согласно принципу синхроничности, 
существует некая (по крайней мере, смысловая) связь между пси-
хическими и физическими феноменами, которую невозможно све-
сти к простым совпадениям. Через синхроничность происходит 
соприкосновение феноменального и ноуменального. В эмпириче-
ском смысле синхронические события свидетельствуют в пользу 
индетерминизма, так как могут считаться подтверждением фунда-
ментальности флуктуаций, которые в классической научной пара-
дигме считались лишь следствием неполноты человеческого зна-
ния о всех причинах, которое со временем непрерывного научного 
прогресса должно было стать полным и абсолютным2. Из принци-
па синхроничности следует, что феноменальный мир принципи-
ально несводим к упорядоченной детерминированной системе, так 
как он является фрагментом лежащего в иной плоскости ноуме-
нального, без которого сам по себе не является полным (Флорен-
ский в этом смысле, как отмечалось выше, развивал аритмологию). 

Сформулируем структурное определение эсхатологической па-
радигмы, для чего в сжатой форме озвучим основные положения  
эсхатологически-инициатических представлений. Трансформация лич- 
ности в инициации («трансценденция жизни» по Юнгу [Юнг, 2003, 

                                           
1 В 1951 г. на девятнадцатом заседании общества «Эранос» Юнг сделал 

доклад, развивающий идеи синхроничности, в 1952 г. в сборнике «Интерпретация 
природы и психе» вышла его работа «Синхроничность: акаузальный объединяю-
щий принцип» [Гранин, 2010]. 

2 Одной из последних попыток отстоять принцип детерминизма был мыс-
ленный эксперимент Эйнштейна-Подольского-Розена (ЭПР-парадокс), цель кото-
рого – привести либо к нарушению принципа неопределенности Гейзенберга, 
либо к нелокальности (распространению взаимодействия с бесконечной скоро-
стью), откуда должно было бы следовать существование «скрытых параметров», 
означающее неполноту квантовой механики. До настоящего времени ни один 
эксперимент не подтвердил их существования [Пригожин, 2001, c. 208]. 



 
Гранин Р.С. 

 

 

138

c. 135]) ассоциируется со светом и образами восхождения, она явля-
ется экзистенциальным метафизическим опытом, идеальным в пла-
тоновском смысле, осуществляемом вне физического пространства 
и времени. Он не зависит от сознания человека, возникает спонтан-
но и имеет нуминозное, психическое происхождение [Элиаде, 1998, 
c. 330–332]. Для выражения этого опыта требуется преобразование 
синхронии в диахроническую репрезентацию, что позволяет поло-
жительно говорить об идеальном, применять к нему логику про-
странственно-временного – причинно-следственного – упорядочи-
вания, в рамках которого функционирует человеческое сознание. 
Функция эсхатологии в данном аспекте заключается в отображении 
синхронии в диахронию. Определим эсхатологическую парадигму 
как систему элементов, образующих структуру вида: С Т → Д, где  
С (синхрония) – обозначает «вертикальную» стратификацию уровней 
реальности (инициатический опыт субъекта, личная эсхатология);  
Д (диахрония) – является ее «горизонтальной» проекцией, «визуали-
зацией» (мировая эсхатология); Т (транспонирование) – это операция 
преобразования вертикальной структуры С в ее горизонтальную ви-
зуализацию Д. Термин «транспонирование» отражает строгий харак-
тер отображения стратификации С в пространственно-временную 
метрику Д. В силу функциональной и содержательной эквивалентно-
сти эсхатологии и инициации данную логическую структуру можно 
называть «инициатической» или «эсхатологически-инициатической 
парадигмой», но, поскольку наше определение эсхатологии импли-
цитно содержит в себе понятие инициации, мы ограничиваемся 
термином «эсхатологическая парадигма». 

Эсхатологические и инициатические концепции имеют ряд 
структурных и функциональных соответствий, которые могут быть 
сведены к логическим структурам, отражающим их содержание и 
функциональное значение. Критерием эквивалентности представ-
ления эсхатологии в качестве парадигмы является ее структурное 
определение (необходимое условие), дополненное содержатель-
ным образом (достаточное условие). Содержание эсхатологиче-
ской парадигмы сводится к ряду эсхатологических сценариев или, 
как их называл М. Элиаде, – «инициатических шаблонов» («эсха-
тологических паттернов» – по В.Н. Нечипуренко [Нечипуренко, 
1997]), в которых воспроизводятся в общем виде универсальные 
архетипические мотивы трансформации личности (процедуры 
омоложения и достижения бессмертия, загробные испытания, пере-



 
Эсхатологическая парадигма и ее структура 

 

 

139

рождение). Многообразие эсхатологически-инициатических шабло-
нов отображается конечным числом воспроизводимых ими логиче-
ских структур, которыми они исчерпываются. Эти логические 
структуры инвариантны относительно типа повествования. Назо-
вем сопоставимые эсхатологические шаблоны (эсхатологически-
инициатические инварианты) сравниваемых эсхатологических па-
радигм гомологиями (от др. греч. – подобный, похожий). Напри-
мер, гомологичными будут эсхатологический сценарий описания 
смерти блаженной Феодоры в византийском произведении XII в. 
«Рассказ бл. Феодоры о мытарствах» [Рассказ блаж. Феодоры о 
мытарствах, 1995, c. 251–270] и шаблон инициации якутских ша-
манов [Элиаде, 2009, c. 23]. Описание процесса смерти Феодоры 
дословно воспроизводит описание ритуальной смерти якутского 
шамана: горькое питье, приносящее смерть, усекновение частей 
тела и головы, за которым наблюдает душа, восхождение (по лест-
нице, стволу дерева, горе). 

Наличие эсхатологически-инициатической гомологичности 
говорит о предпочтительности одних логических форм выражения 
экзистенциального опыта (представлений) перед другими. Эсхато-
логическая парадигма, таким образом, состоит из системы эсхато-
логических гомологий, упорядоченных логической структурой 
диахронически-синхронического вида. Соответственно, разные 
эсхатологические и инициатические традиции могут быть записа-
ны в виде парадигм, имеющих общую структуру, сводимых к со-
вокупности сравнимых эсхатологических гомологий. Это позволяет, 
применяя к эсхатологически-инициатическим феноменам струк-
турный и сравнительный анализ, находить по известным гомоло-
гичным элементам неизвестные, давать их уточненные интерпре-
тации и реконструировать эсхатологические концепции в целом. 
Таким образом, важнейшим при исследовании различных эсхато-
логических традиций становится вопрос метода исследования. На-
зовем предложенный аналитический подход методологией анали-
тической эсхатологии. 

 
 

Список литературы 
 

Булгаков С.Н. Апокалипсис Иоанна. – Париж: Ymca-Press, 1948. – 353 с. 



 
Гранин Р.С. 

 

 

140

Булгаков С.Н. Невеста Агнца. – М.: Общедоступный Православный Ун-т, 2006. – 
656 с. 

Гранин Р.С. Проблема бессознательного и искусственный интеллект: Тезисы 
доклада // Искусственный интеллект: философия, методология, инновации:  
IV Всероссийская конференция студентов, аспирантов и молодых ученых  
МИРЭА. – 2010. – 10–12 ноября. 

Нечипуренко В.Н. Эсхатологические мифы и учения как социальный феномен 
(опыт социально-философского анализа): дис. … канд. филос. наук.: 09.00.11 / 
Новочеркасск. гос. техн. ун-т. – Ростов-на-Дону, 1997. – 145 с. 

Пригожин И.Р. Конец определенности. Время, хаос и новые законы природы. – 
Ижевск: НИЦ «Регулярная и хаотическая динамика», 2001. – 208 с. 

Рассказ блаж. Феодоры о мытарствах // Роуз С. Душа после смерти. – СПб.: Цар-
ское дело, 1995. – С. 251–270. 

Тибетская книга мертвых. – СПб.: Азбука-классика, 2009. – 384 с. 
Флоренский П.А. Иконостас. – М.: Искусство, 1995. – 256 с. 
Флоренский П.А. Мнимости в геометрии. – М.: Лазурь, 1991. – 96 с. 
Элиаде М. Аспекты мифа. – М.: Академический проект, 2010. – 251 с. 
Элиаде М. История веры и религиозных идей: От Магомета до реформации. – М.: 
Академический проект, 2009. – 463 с. 

Элиаде М. Переживание мистического света // Элиаде М. Азиатская алхимия: 
Сборник эссе. – М.: Янус-К, 1998. – С. 330–376. 

Юнг К.Г. О перерождении // Юнг К.Г. Синхрония. – М.: Рафл-бук; Киев: Ваклер, 
2003. – С. 129–167. 

Юнг К.Г. Психологический комментарий // Тибетская книга мертвых. – СПб., 
2009. – С. 31–53. 

 
 

References 
 

Bulgakov, S.N. (1948). Apokalipsis Ioanna. Paris: Ymca-Press. 
Bulgakov, S.N. (2006). Nevesta Agnca. Moscow: Obshedostupnyj Pravoslavnyj Un-t. 
Granin, R.S. (2010). Problema bessoznatelnogo i iskusstvennyj intellekt (Tezisy dok-

lada). Moscow: MIREA. 
Nechipurenko, V.N. (1997). Eshatologicheskie mify i ucheniya kak socialnyj fenomen 

(opyt socialno-filosofskogo analiza) (dis. … kand. filos. Nauk). Rostov-na-Donu. 
Prigozhin, I.R. (2001). Konec opredelennosti. Vremya, haos i novye zakony prirody. 

Izhevsk: NIC «Regulyarnaya i haoticheskaya dinamika». 
Rasskaz blazh. Feodory o mytarstvah (1995). In: Rouz, S. Dusha posle smerty. Saint 

Petersburg: Tsarskoe delo, (p. 251–270). 
Tibetskaya kniga mertvyh. (2009). Saint Petersburg: Azbuka-klassika. 
Florenskij, P.A. (1995). Ikonostas. Moscow: Iskusstvo. 
Florenskij, P.A. (1991). Mnimosti v geometrii. Moscow: Lazur. 
Eliade, M. (2010). Aspekty mifa. Moscow: Akademicheskij proekt. 



 
Эсхатологическая парадигма и ее структура 

 

 

141

Eliade, M. (2009). Istoriya very i religioznyh idej: Ot Magometa do reformacii. Mos-
cow: Akademicheskij proekt. 

Eliade, M. (1998). Perezhivanie misticheskogo sveta. In: Ediade, M. Aziatskaya  
alhimiya: Sbornik esse. (pp. 330–3376). Moscow: Yanus-K. 

Yung, K.G. (2003). O pererozhdenii. In: Yung, K.G. Sinhroniya. (pp. 129–167). Mos-
cow: Rafl-buk; Kiev: Vakler. 

Yung, K.G. (2009). Psihologicheskij kommentarij. In: Tibetskaya kniga mertvyh. Saint 
Petersburg: Azbuka-klassika. 

 
 


